
        
            
                
            
        

    


Phật Thuyết Đương Lai Biến Kinh  

Giảng Ký1 



Chủ giảng: Lão pháp sư Tịnh Không 

Năm 1992 tại liên xã Đại Giác, Cựu Kim Sơn, Hoa Kỳ 

Tâm Huệ ghi, Hàn Anh kiểm giảo 

Chuyển ngữ: Bửu Quang Tự đệ tử Như Hòa 

 Nguồn  

 http://www.niemphat.net 

 Chuyển sang ebook 19-6-2009 

 Người thực hiện : Nam Thiên – namthien@gmail.com 

 Link Audio Tại Website http://www.phatphapon line.org 



---o0o--- 

Kinh  này  kinh  văn  không  dài,  nhưng  rất  khế  cơ,  có  thể  nói  là  từ  bộ  kinh 

nhỏ này chúng ta có thể nhận ra từ ba ngàn năm trước đây, đức Phật đã sớm 

nhìn thấy tình trạng xã hội hiện tại. 

Kinh  này  mang  tựa  đề   “Phật  thuyết  Đương  Lai Biến  Kinh” .  Giải  thích 

đơn  giản,  “Đương  Lai”   chỉ  thời  đại  hiện  tại  của  chúng  ta,  “Biến”   nghĩa  là 

biến  hóa, tức  là  nói  hiện tại con  người biến  hóa, thế  giới  biến  hóa,  ngay cả 

Phật giáo cũng bị biến hóa, sau khi bị biến hóa là tốt hay xấu? Người tu hành 

nên  thành  tựu  đạo  nghiệp  của  chính  mình  như  thế  nào  đây?  Bản  kinh  này 

giảng đúng vào những vấn đề thiết thân của chúng ta. 

Bàn đến chuyện thế giới biến hóa, phỏng chừng hai mươi, ba mươi năm 

nay thật là dữ dội, khó thể nói là cái thuyết “ngày thế giới tận cùng” của Cơ 

Đốc Giáo đã xảy đến hay chưa? 

Bàn về nhân tâm biến hóa, do hiện đại thông tin phát đạt, quan sát nhân 

tâm  mọi  địa  phương  chẳng  khó  khăn  gì.  Kinh  dạy:   “Y  báo  chuyển  theo 

 chánh  báo”.  “Chánh   báo”   chỉ  thân  tâm  của  con  người.  “Y  báo”   chỉ  hoàn 

cảnh sanh hoạt. Hoàn cảnh xã hội hiện tại an hay nguy hoàn toàn phụ thuộc 

vào tâm con người nhân hậu hay tệ bạc. Từ cổ đến nay, đã có những việc an 

hay nguy trong lịch sử làm chứng. Xưa nay, trong nước, ngoài nước đều lấy 

việc quán sát nhân tâm để suy lường cát - hung, phước - họa; bởi thế, rất coi 

trọng  quan  niệm  luân thường, đạo  lý.  Thế  nhưng con  người  hiện đại chẳng 

màng đến những quan niệm đạo đức đó nữa, mà lấy chuyện tranh danh đoạt 

lợi làm chủ, bởi thế đến nỗi xã hội chẳng an định. 

Lại xem trong Phật giáo, trong hai ngàn năm chẳng biến hóa lớn lao chi 

lắm là vì gìn giữ được những tiêu chuẩn, nguyên tắc. Kể từ mấy năm đề cao 

dân  chủ  tự  do  gần  đây,  cường  điệu  tự  do  ngôn  luận,  tự  do  xuất  bản,  Phật 

giáo phải đương đầu với những biến hóa chẳng thể dự liệu trước được. Nếu 

như chúng ta chẳng lắng lòng quán sát và tư duy, sẽ không có cách nào đối 

diện  với  những  biến thiên của  xã  hội  hiện  thực, chẳng  biết tu  hành  như thế 

nào? Trong bản kinh này, đức Phật đã chỉ dạy cho chúng ta [nên làm như thế 

nào]. 

---o0o--- 

Chánh kinh: 

        Văn  như  thị:  nhất  thời,  Phật  tại  Xá  Vệ  quốc,  Kỳ  Thọ,  Cấp  Cô  Độc 

 viên, dữ đại tỳ-kheo chúng câu, tỳ-kheo ngũ bách cập chư Bồ Tát.  

       (Nghe như thế này: một thời, đức Phật ở nước Xá Vệ, trong vườn Kỳ Thọ 

 Cấp Cô Độc, cùng các đại tỳ-kheo nhóm  họp, năm trăm tỳ-kheo và các  Bồ 

 Tát).    

 “Văn như thị”  là câu văn được dùng trong giai đoạn đầu của việc phiên 

dịch  kinh  văn,  nó  cũng  chính  là   “như  thị  ngã  văn”.   Trong  đoạn  Tự  Phần 

này, cũng có đủ sáu thứ thành tựu giống như [các kinh khác].  “Văn như thị”  

là Văn Thành Tựu.  “Như thị”  là Tín Thành Tựu.  “Nhất thời”  là Thời Thành 

Tựu.  “Phật”  là Chủ Thành Tựu.  “Xá Vệ quốc, Kỳ Thọ Cấp Cô Độc viên”  là 

Xứ Thành Tựu.  “Dữ đại tỳ-kheo chúng câu. Tỳ-kheo ngũ bách cập chư Bồ 

 Tát”  là Chúng Thành Tựu. 

Địa điểm đức  Phật  giảng kinh  này  và  kinh  A Di Đà  giống  nhau.  Trong 

lúc ấy có thường tùy chúng  2 và Bồ Tát chúng  hiện diện.  Bởi thế, kinh  này 

không  chỉ  giảng  riêng  về  pháp  Tiểu  Thừa  mà  là  giảng  về  căn  bản  tu  hành 

cho cả pháp Đại Thừa lẫn Tiểu Thừa. 

Chánh kinh:  

       Nhĩ thời Thế Tôn cáo chư tỳ-kheo:  

       - Đương lai chi thế, đương hữu tỳ-kheo, nhân hữu nhất pháp bất tùng 

 pháp  hóa,  linh  pháp  hủy  diệt,  bất  đắc  trường  ích.  Hà  vị  vi  nhất?  Bất  hộ 

 cấm giới, bất năng thủ tâm, bất tu trí huệ, phóng dật kỳ ý, duy cầu thiện 

 danh, bất thuận đạo giáo, bất khẳng cần mộ độ thế chi nghiệp. Thị vi nhất 

 sự linh pháp hủy diệt.  

       (Lúc bấy giờ, đức Thế Tôn bảo các tỳ-kheo:  

        - Trong  đời  tương  lai,  sẽ  có  tỳ-kheo  nhân  vì  có  một  pháp  chẳng  thuận 

 theo pháp giáo hóa, khiến cho pháp bị hủy diệt, chẳng được lợi ích lâu dài. 

 Thế nào là một pháp? Chẳng giữ cấm giới, chẳng thể giữ tâm, chẳng tu trí 

 huệ, buông lung tâm ý, chỉ cầu tiếng tốt, chẳng thuận đạo giáo, chẳng chịu 

 siêng năng, kính mộ sự nghiệp độ đời. Đó là một sự khiến cho pháp bị hủy 

 diệt)   

Đoạn kinh này là đoạn thứ nhất của phần Chánh Tông. Ý nghĩa của toàn 

bộ đoạn kinh này là lấy ngay con người hiện đại để thuyết pháp, cũng có thể 

nói  nó  là  một  loại dự  ngôn. Nói đơn  giản, Phật bảo cùng các  tỳ-kheo đang 

hiện diện, trong tương lai sẽ có một hạng tỳ-kheo do vì chẳng tùy thuận giáo 

pháp của Phật mà hoằng hóa, làm cho Phật pháp đi vào chỗ hủy diệt, khiến 

cho những người y pháp tu học sẽ chẳng thể đạt được lợi ích nơi Phật pháp. 

Phật lại nêu lên sáu sự việc, bất cứ sự việc nào cũng đủ làm cho chánh pháp 

bị hủy diệt. 

Thứ  nhất  là   “chẳng  giữ  giới  cấm”,   tức  là  chỉ  hạng  người  coi  thường 

Giới  Luật,  chẳng  thể  trì  giới.  Trong  kinh  nói:   “Thiền  là  tâm  Phật,  Giáo  là 

 ngôn ngữ của  Phật, Giới  Luật là hành  trì  của  Phật”.  Nếu  như vứt  bỏ Giới 

Luật,  Thiền  và  Giáo  thành  chuyện  bàn  suông,  Phật  pháp  chẳng  thể  tồn  tại 

trong thế gian. Nói đơn giản: Một quốc gia phải nhờ vào pháp trị để ổn định 

nhân tâm và duy trì trật tự xã hội an toàn. Giới Luật của nhà Phật giống như 

pháp luật của quốc gia, Phật giáo dùng Giới Luật để uốn nắn thân tâm của đệ 

tử  Phật.  Giới  Luật  lại  giống  như  những  lễ  tiết  do  Khổng,  Mạnh  đề  xướng 

trong  Nho  Giáo.  Lễ  tiết  là  căn  bản,  một  khi  bỏ  lễ  tiết  đi  chính  là  đánh  mất 

căn  bản,  còn  bàn  chi  chuyện  học  đạo  nữa!  Giới  giống  như  Lễ,  đều  là  căn 

bản. Học Phật mà buông bỏ căn bản, còn bàn chi chuyện khai hoa kết quả? 

Vì sao nói Giới là căn bản của việc học Phật? Phật pháp bất luận là Tiểu 

Thừa  hay  Đại  Thừa,  đều  kiến  lập  trên  cơ  sở  ba  Vô  Lậu  Học  Giới  - Định  - 

Huệ.  Có  giữ  Giới  thì  Định  mới  có  thể  phát  sanh,  nhân  Định  mà  khai  Huệ. 

Mục tiêu cuối cùng của việc học Phật là khai trí huệ. Trí huệ từ Định lực mà 

có,  cũng  chính  là  do  tâm  thanh  bình  đẳng  mà  có,  nhưng  chỉ  có  trì  giới  thì 

mới  có  thể  khiến  cho  tâm  thanh  tịnh,  bình  đẳng.  Tinh  thần  của  Giới  Luật 

chính  là  như  tổ  Ấn  Quang  đã  dạy:   “Đừng  làm  các  điều  ác,  vâng  làm  các 

 điều thiện” . Thiện hay ác chỉ trong một niệm tâm; trừ sạch phân biệt, vọng 

tưởng, chấp trước, tâm thanh tịnh sẽ tự nhiên hiện tiền. Cõi lòng thanh tịnh 

ắt trí huệ  mở rộng. Đức Phật hoàn toàn do sự việc này mà xuất thế; bởi thế 

Giới Luật mang tánh chất trọng yếu là do đây. 

Thứ hai,  “chẳng thể giữ tâm”: hết thảy pháp đều do tự tâm biến hiện ra, 

tâm thiện thì vạn pháp đều thiện, tâm ác thì vạn pháp đều ác. Xã hội hiện tại 

thoạt  nhìn tưởng  là  tiến bộ,  nhưng thật ra  suy thoái  rất  nhiều.  Bởi  lẽ, trước 

kia mọi người sanh sống an cư lạc nghiệp, còn thế giới hiện tại nơi nào cũng 

động loạn, nguyên nhân là do con người hiện tại tâm chẳng thuần hậu, chẳng 

màng đạo nghĩa, chỉ quan tâm đến lợi hại, phải có lợi cho mình mới thành bè 

bạn, kẻ nào bất lợi cho mình liền thành địch nhân. Ai nấy chẳng giữ lấy cái 

tâm lành, sao xã hội an ổn cho được? Bậc thánh nhân thời cổ là Mạnh Tử đã 

nói:   “Học  vấn  chi  đạo  vô  tha,  cầu  kỳ  phóng  tâm  nhi  dĩ  hỹ”   (đạo  học  vấn 

không có gì khác, cốt sao phóng tâm mà thôi!). Ý Ngài nói: Cái đạo cầu học 

chỉ  cốt  sao  thâu  hồi  vọng  tưởng  tạp  niệm,  cũng  giống  như kinh  Di  Đà  dạy 

 “nhất tâm bất loạn”.  

Thứ ba,  “chẳng tu trí huệ”: Tương phản của trí huệ là ngu si. Người ngu 

si  chẳng  biết  mình  ngu  si,  suốt  ngày  điên  đảo  loạn  tưởng;  chân  -  giả,  tà  - 

chánh chẳng phân, thường coi tà pháp là chánh pháp, tưởng chánh pháp là tà 

pháp,  đáng  thương  vô  cùng!  Có  hai  phương  pháp  tu  trí  huệ:  Một  là  Thiền 

Định (tham thiền); hai là như bên Giáo nói  “đọc tụng kinh điển Đại Thừa”.  

Đọc  tụng  kinh  điển  Đại  Thừa  thì  cũng  phải  hiểu  mới  lãnh  hội  được;  nếu 

không, vẫn rớt vào ngu si như cũ. Đọc kinh cũng giống hệt như Thiền Định, 

chuyên tu tâm thanh tịnh. Tụng kinh phải giống như lấy đá đè cỏ, phải từng 

chữ phân minh, lúc tụng kinh chẳng được suy lường lung tung ý nghĩa kinh 

văn. Nếu như vọng niệm có hiện tiền, đừng quan tâm gì đến nó, cứ tiếp tục 

đọc tụng, trừ khử vọng tưởng, chấp trước, chẳng  nghiên cứu thảo  luận, đợi 

khi nào trí huệ hiện tiền, tự nhiên bản tánh quang minh hiển phát. 

Thứ tư là  “buông lung tâm ý”: tức là như thế nhân nói “chạy theo lòng 

ham muốn trong tâm”. Nói đơn giản là các vọng niệm Tham, Sân, Si, Mạn, 

Nghi khởi lên tác dụng trong tâm. 

Thứ năm là  “chỉ cầu tiếng tốt”: tức là như người đời thường nói “nâng 

cao  mức  độ  người  khác  biết  đến  tên  mình”.  Tình  hình  Phật  giáo  hiện  tại 

cũng có biến chuyển,  hiện  thời có Phật  giáo  mang  hình  thức  tôn  giáo, Phật 

giáo  mang  tánh  chất  học  thuật,  Phật  giáo  tà  giáo,  và  Phật  giáo  mang  hình 

thức  truyền  thống.  Trước  mắt  còn  phát  hiện  một  loại  Phật  giáo  phô  trương 

hoa mỹ, quảng cáo ầm ĩ, có những hoạt động bon chen cùng thời đại, bày vẽ 

náo nhiệt, mười phần săn đón hiện đại hóa, trọn chẳng có nội dung Phật giáo 

chân chánh. Đây cũng là một hiện tượng trong đời loạn vậy. 

Thứ sáu là  “chẳng thuận đạo giáo, chẳng siêng năng, kính mộ sự nghiệp 

 độ đời”: Câu này chỉ những tỳ-kheo hoằng pháp chẳng tuân lời Phật dạy dỗ 

mà  tu  hành,  chỉ  là  tu  hành  ngoài  cửa  miệng,  thân  hạnh  chẳng  tu.  “Siêng 

 năng,  kính  mộ  sự  nghiệp  độ  đời”   nghĩa  là  người  tu  hành  ngưỡng  mộ  Phật 

pháp, thực hiện sự nghiệp tự lợi, lợi tha. Thế nhưng người tu hành trong thời 

Mạt  Pháp,  đạo  tâm  tu  hành  chẳng  kiên  định,  chẳng  tin  vào  thiện  căn  của 

chính  mình,  bỏ  phế  sự  nghiệp  tự  độ  và  hóa  độ  chúng  sanh,  đáng  tiếc  vô 

cùng, khiến cho Phật pháp càng thêm đọa lạc. 

Dưới đây là đoạn kinh văn thứ hai trong phần Chánh Tông. Phật bảo các 

hàng tỳ-kheo, còn có hai sự kiện khiến cho Phật pháp bị hủy diệt. 

Chánh kinh:  

       Phật cáo tỳ-kheo:  

       - Phục hữu nhị sự, linh pháp hủy diệt, hà vị vi nhị?  

       Nhất, bất hộ cấm giới, bất nhiếp kỳ tâm, bất tu trí huệ, súc thê dưỡng 

 tử, phóng tâm tứ ý, cổ tác trị sanh, dĩ cộng tương hoạt.  

 Nhị,  bạn  đảng  tương  trước,  tắng phụng  pháp  giả,  dục  linh  hãm  đọa, 

 cố  vi  ngôn nghĩa,  vị  chi  du  siểm,  nội phạm  ác  hạnh,  ngoại dương  thanh 

 bạch.  

       Thị vi nhị sự, linh pháp hủy diệt.  

       (Phật bảo tỳ-kheo:  

       - Lại có hai sự khiến pháp hủy diệt, những gì là hai?  

       Một: chẳng giữ cấm giới, chẳng nhiếp tâm ý, chẳng tu trí huệ, chứa vợ 

 nuôi con, buông lung tâm ý, buôn bán kiếm lợi để cùng chung sống) 

       Hai: đắm chấp bè đảng, ghét kẻ kính pháp, muốn cho kẻ ấy bị hãm đọa, 

 cố làm [ra vẻ] nói năng tốt lành, thật ra là dua dối, siểm nịnh. Trong phạm 

 ác hạnh, ngoài giả vờ thanh bạch.  

 Đấy là hai sự khiến pháp hủy diệt).   

Thứ  nhất  là   “chẳng  giữ  cấm  giới,  chẳng  nhiếp  tâm  ý  (chẳng  thể  giữ 

 tâm), chẳng tu trí huệ” : Ở trên đã giải thích rồi, ở đây chẳng cần phải nhắc 

lại nữa. 

 “Nuôi  con  chứa  vợ”:  trong  thời  kỳ  Mạt  Pháp,  người  xuất  gia  bèn  nuôi 

dưỡng  vợ  con.  Trước  kia,  trong  thời  kỳ  Duy  Tân  dưới  đời  Minh  Trị  Thiên 

Hoàng ở Nhật Bản, vì chánh sách quốc gia, người xuất gia nhất định phải lấy 

vợ sanh con rồi sau đó mới được phép xuất gia. Đến nay, ngoại trừ những vị 

tăng khổ hạnh trên núi cao, những người xuất gia dưới đồng bằng của Nhật 

Bản đại đa số đều có gia đình. 

 “Phóng tâm tứ ý”  (buông  lung tâm  ý) giống  như câu  “phóng dật kỳ ý”  

[ở phần trên]. 

 “Buôn bán kiếm lợi để cùng chung sống”: chỉ  người  xuất  gia  hiện  thời 

tâm chẳng hướng đến đạo, sanh sống chẳng nhờ vào hai chúng tại gia cúng 

dường, bọn họ cũng có các cách kiếm lợi, hành vi chẳng đúng pháp như thế 

đó, tâm chẳng an trụ nơi đạo, nên càng chẳng thể thanh tịnh. 

Thứ hai là  “đắm chấp bè đảng” : chỉ người xuất gia chia phe, chia đảng, 

tạo ra những tổ chức nhỏ, đoàn thể nhỏ, bài xích những con người, những sự 

vật xung đột với quyền lợi của chính mình. 

 “Ghét  người  kính  pháp”:  phàm  những  ai  tu  hành  chân  chánh  bèn  nghĩ 

cách bài xích họ, chẳng ủng hộ, tạo đủ mọi chướng ngại. 

 “Cố làm ra vẻ nói năng tốt lành, thật ra là dua dối, siểm nịnh”: Những 

kẻ đó có thể nói lời tốt lành, chuyên môn săn đón bợ đỡ người, ngoài miệng 

nói  nghe rất  hay. Người chẳng  hiểu  rõ, tưởng câu  nào cũng tốt  lành cả, rốt 

cuộc bị họ lừa dối, mắc hại. Thiện tri thức chân chánh thì xử thế, đãi người, 

tiếp vật, thái độ hoàn toàn chẳng giống với bọn họ. Phàm những bậc thiện tri 

thức  khuyên  đời,  những  lời  nói  ra  đều  là  “trung  ngôn  nghịch  nhĩ”  (lời  thật 

chối  tai),  thế  mà  người  đời  cứ  thích  nghe  lời  dối  gạt,  chẳng  thích  nghe 

khuyên nhủ. 

 “Trong  phạm  hạnh,  ngoài  giả  vờ  thanh  bạch” :  Câu  kinh  này  ý  nói  có 

hạng người xuất gia làm ra vẻ đạo mạo nghiêm nghị, bề ngoài giả vờ như rất 

đúng  pháp,  trang  nghiêm  hệt  như  Phật,  như  Bồ  Tát,  còn  bên  trong  thì  tư 

tưởng,  kiến  giải,  hành  vi,  thậm  chí  còn  kém  hơn  cả  người  ngoài  đời.  Hai 

điều nói trên là hai yếu tố khiến cho Phật pháp hủy diệt. 

Chánh kinh:  

 Phật cáo chư tỳ-kheo:  

 - Phục hữu tam sự linh pháp hủy diệt, hà vị vi tam?  

       Nhất, ký bất hộ cấm giới, bất năng nhiếp tâm, bất tu trí huệ.  

        Nhị,  tự  độc  văn  tự,  bất  thức  cú  đậu,  dĩ  thượng  trước  hạ,  dĩ  hạ  trước 

 thượng, đầu vĩ điên đảo, bất năng giải liễu nghĩa chi sở quy, tự dĩ vi thị.  

       Tam, minh giả ha chi, bất tùng kỳ giáo, phản hoài sân hận, vị tương 

 tật đố, thức nghĩa giả thiểu, đa bất biệt lý, hàm vân vi thị.  

       Thị vi tam sự, linh pháp hủy diệt.  

       (Phật bảo các tỳ-kheo:  

       - Lại có ba sự khiến pháp hủy diệt, những gì là ba?  

       Một, đã chẳng giữ cấm giới thì chẳng thể nhiếp tâm, chẳng tu trí huệ.  

       Hai, tự đọc văn tự, chẳng biết chấm câu, đem trên đặt xuống dưới, lấy 

 dưới đặt lên trên, đầu đuôi điên đảo, chẳng thể hiểu nghĩa lý trọn vẹn đi về 

 đâu, tự cho là đúng.  

        Ba,  người sáng  suốt  quở  trách,  chẳng  tuân  lời  dạy,  ngược  lại sân  hận, 

 bảo  là  [kẻ  ấy]  ghen  ghét.  Người  biết  nghĩa  thì  ít,  đa  số  chẳng  phân  biệt 

 được, đều cho là đúng.  

       Đó là ba sự khiến pháp hủy diệt)   

Đoạn kinh  này  là đoạn thứ ba của phần Chánh Tông. Phật  nói có ba sự 

việc có thể khiến cho Phật pháp trong thế gian này dần dần bị hủy diệt mất. 

Thứ nhất là  “đã chẳng giữ cấm giới thì chẳng thể nhiếp tâm, chẳng tu trí 

 huệ” : ở phần trên đã giải thích, ở đây chẳng cần phải nhắc lại. 

Thứ hai,  “tự đọc văn tự, chẳng biết chấm câu, đem trên đặt xuống dưới, 

 lấy dưới đặt lên trên, đầu đuôi điên đảo, chẳng thể hiểu nghĩa lý trọn vẹn đi 

 về đâu, tự cho là đúng”: Câu  này ý  nói:  Đối  với  học  vấn thế gian, trình độ 

văn học chẳng giỏi, bèn đem những dấu chấm, dấu phẩy… trong văn chương 

ra sử dụng sai lầm, khiến câu cú trên dưới chẳng thuận, tự phân đoạn để hiểu 

nghĩa, chẳng phù hợp với ý gốc của nguyên văn. 

Nói theo phương  diện  học Phật, kinh  điển  nhà  Phật bất  luận  Tiểu  Thừa 

hay  Đại  Thừa  đều  từ  Chân  Như  Bản  Tánh  của  đức  Phật  mà  phát  huy,  lưu 

xuất.  Dù  so  với  cổ  văn  Trung  Quốc,  văn  tự  của  những  kinh  Phật  đã  được 

phiên dịch dễ đọc hơn nhiều, nhưng những nghĩa lý sâu thẳm trong ấy tuyệt 

đối chẳng dễ gì thể hội được. Bởi thế, chúng sanh thời Mạt Pháp trí huệ cạn 

mỏng, rất dễ hiểu sai lệch nghĩa kinh, chẳng thể chấm câu, ngắt  mạch phân 

minh,  thường  đọc  sai  câu  văn,  câu  trước  chẳng  phù  hợp  câu  sau,  đầu  đuôi 

điên đảo, chẳng thể hiểu rõ triệt để ý nghĩa kinh, rồi tự cho mình là đúng, lại 

còn dạy lầm người khác, hậu quả rất đáng lo ngại! 

Thứ ba là  “người sáng suốt quở trách, chẳng tuân lời dạy, ngược lại sân 

 hận, bảo là [kẻ ấy] ghen ghét. Người biết nghĩa thì ít, đa số chẳng phân biệt 

 được, đều cho là đúng. Đó là ba sự khiến pháp hủy diệt”: Trong thời kỳ Mạt 

Pháp, có thể thành tựu đạo nghiệp của chính mình hay không là do có hiểu 

được một đoạn kinh văn [hay không?] Đoạn kinh văn này ý nói: Người minh 

tâm  kiến  tánh  hoặc  là  người  tâm  địa  quang  minh,  trông  thấy  hành  nhân  đi 

lầm  đường,  do  hảo  ý  bèn  chỉ  dạy  cho,  nhưng  đối  phương  chẳng  những 

không nghe, chẳng thể tuân phục sửa đổi cho đúng, trái lại còn ôm lòng ghen 

ghét,  căm  hận,  thậm  chí  còn  mưu  toan  hãm  hại  thiện  tri  thức.  Rất  nhiều 

người chẳng biết nghĩa chân thật của đức Như Lai đã nói, đối với sai lầm đó 

chẳng thể phân biệt, thường lẫn lộn điên đảo thiện - ác. Người ta nói vậy thì 

cũng hùa theo quần chúng, ngược ngạo thừa nhận những gì sai lầm là đúng, 

ủng hộ kẻ tri kiến bất chánh, lợt lạt, xa lìa thiện tri thức, kết quả là tạo thành 

nghiệp nhân ba ác đạo. 

Ba điều trên  đây tuy chưa  làm cho Phật pháp bị đoạn diệt trên thế  gian 

này, nhưng làm cho Phật giáo bị biến chất. Trước đây, thầy Lý Bỉnh Nam có 

nói:  “Phật pháp suy vi dần dần”.  Dưới cái nhìn của người hiện đại, lời nói 

này khó có thể tin  tưởng  hoàn toàn. Bởi  lẽ, hiện thời khoa  học phát đạt, ấn 

loát  nhanh  chóng,  có  thể  in  kinh  Phật  với  số  lượng  lớn,  chẳng  dễ  gì  thất 

truyền,  khác  xa  trước  kia,  một  cuốn  sách  khó  tìm,  hễ  có  được  một  cuốn  là 

thù  thắng  lắm.  Nay  gần  như  mỗi  cá  nhân  trong  tay  có  một  bộ  Đại  Tạng 

Kinh, sao lại nói là Phật pháp dần dần suy vi cho được? Đến giờ đây tôi mới 

đột nhiên đại ngộ: Nếu dùng cái tâm phàm phu của chúng ta giải thích kinh 

Phật thì kinh sách dù có nhiều vẫn hoàn toàn là biến chất, nghĩa là đem Chân 

Như Bổn Tánh của Như Lai đổi thành ý thức của phàm phu. Nói cách khác, 

dùng tâm ý thức phàm phu hiểu cong quẹo ý nghĩa kinh Phật. Bởi thế, Phật 

pháp bị tiêu mất, đây là vấn đề nghiêm trọng vô cùng. 

Chánh kinh:  

       Phật cáo chư tỳ-kheo:  

       - Phục hữu tứ sự linh pháp hủy diệt, hà vị vi tứ?  

       Nhất, tương lai tỳ-kheo dĩ xả gia nghiệp, tại không nhàn xứ, bất tu đạo 

 nghiệp.  

       Nhị, hy du nhân gian, hội náo chi trung, hành lai đàm ngôn, cầu hảo 

 ca-sa, ngũ sắc chi phục.  

       Tam, cao thính viễn thị, dĩ vi ỷ nhã, tự dĩ cao đức, vô năng cập giả, dĩ 

 tạp toái trí, tỷ nhật nguyện chi minh súc dã.  

 Tứ,  bất  nhiếp  tam  sự,  bất  hộ  căn  môn,  hành  phụ  nữ  gian,  tuyên  văn 

 sức  từ,  đa  ngôn  ngẫu  hợp,  dĩ  động  nhân  tâm,  sử  thanh  biến  trược,  thân 

 hạnh hoang loạn, chánh pháp phế trì.  

       Thị vi tứ sự, linh pháp hủy diệt.  

       (Phật bảo các tỳ-kheo:  

       - Lại có bốn sự khiến pháp hủy diệt, những gì là bốn?  

       Một, trong tương lai tỳ-kheo đã bỏ gia nghiệp, ở chỗ nhàn vắng chẳng tu 

 đạo nghiệp.  

       Hai, ưa thích dạo chơi những chỗ náo nhiệt trong nhân gian, qua lại trò 

 chuyện, cầu ca-sa tốt, y phục năm màu.  

        Ba,  nghe  cao  nhìn  xa,  cho  là  khéo  nhã,  tự  cho  là  đức  độ  cao  trọng, 

 không ai bằng được, tự đem cái trí tạp  nhạp sánh cùng ánh sáng mặt trời, 

 mặt trăng.  

 Bốn,  chẳng  nhiếp  ba  sự,  chẳng  giữ  căn  môn,  xen  lộn  phụ  nữ,  nói  lời 

 bóng  bẩy,  hay  nói  ve  vuốt  đón  ý  để  lấy  lòng  người,  biến  trong  thành  đục, 

 thân hạnh hoang loạn, bỏ phế chánh pháp.  

 Đó là bốn sự khiến pháp hủy diệt)   

Đoạn  kinh  này  quá  nửa  là  phê  phán  người  xuất  gia,  thuộc  đoạn  thứ  tư 

trong phần Chánh Tông. Phật bảo các tỳ-kheo:  “Trong tương lai có bốn sự 

 việc sẽ khiến cho Phật pháp hủy diệt”.  

Thứ  nhất,  “trong  tương  lai  tỳ-kheo  đã  bỏ  gia  nghiệp,  ở  chỗ  nhàn  vắng 

 chẳng  tu  đạo  nghiệp”.   Điều  quan  trọng  nhất  ở  đây  là   “ở  chỗ  nhàn  vắng”. 

Câu này không có nghĩa là phải xa lìa đô thị, tìm vào núi hoang, chỗ không 

một bóng người để tu hành, cũng chẳng có nghĩa là chơi không nhàn rỗi, mà 

chính  là  ngày  nay  chúng  ta  sống  trong  xã  hội  làm  việc  mưu  sinh,  khi  nào 

xong việc khi đó là “nhàn vắng”. Người xuất gia vì bị công việc tại gia phiền 

nhiễu, bèn phát tâm  xuất  gia, chứ không phải  muốn tìm  nơi  nhàn  rỗi. Xuất 

gia  có  công  việc  của  người  xuất  gia.  Bởi  thế,  người  xuất  gia  phải  dùng 

những  lúc  nhàn  rỗi  để  tu  hành  tập  đạo.  Câu  này  nói  đơn  giản  có  nghĩa  là: 

 “Trong  tương  lai,  các  tỳ-kheo  bỏ  những  sự  nghiệp  kinh  doanh  kiếm  sống 

 của đời tại gia đi xuất gia, nhưng chẳng tu đạo, chẳng tu hành, chẳng gánh 

 vác gia nghiệp của Như Lai, bỏ lỡ quang âm”.   

Vì  sao  nói  chẳng  tu  đạo  nghiệp?  Tông  chỉ  giáo  dục  của  đức  Bổn  Sư 

Thích Ca Mâu Ni Phật là nhằm làm cho chúng ta nhận thức được chân tướng 

của nhân sanh vũ trụ. “Vũ trụ” chỉ hoàn cảnh sanh sống của chúng ta; “nhân 

sanh” chỉ chính mình. Chúng ta tu hành là tu đến khi tự mình giác ngộ, đó là 

chân  tu  hành;  ngược  lại  là  mê  hoặc điên đảo. Mục đích  xuất  gia tu  hành  là 

học theo đức năng, giác đạo của Phật, chẳng mê hoặc, điên đảo, thực sự hiểu 

chân  tướng  của  nhân  sanh,  vũ  trụ.  Ai  có  thể  tự  ngộ,  ngộ  được  Thật  Tướng 

của  các  pháp,  thì  lục  căn  tiếp  xúc  cảnh  giới  sáu  trần  sẽ  chẳng  bị  cảnh  giới 

xoay  chuyển,  tâm  địa  thanh  tịnh,  một  dạ  hướng  về  đạo,  tự  nhiên  gánh  vác 

được gia nghiệp của Như Lai, làm công tác hoằng pháp lợi sanh. Đấy là đạo 

nghiệp người xuất gia nên tu, điều người xuất gia phải làm là tu hành, hoàn 

toàn  chẳng  phải  là  phế  bỏ  sự  thế  gian,  đến  chùa  viện  mong  cầu  nhàn  hạ 

thanh tịnh, bỏ uổng quang âm. 

Thứ hai,  “ưa thích dạo chơi những chỗ náo nhiệt trong nhân gian, qua 

 lại trò chuyện, cầu ca-sa tốt, y phục năm màu” : Đây là hiện tượng thứ năm 

 “Phật  giáo  phô  trương  hoa  mỹ”   trong  Phật  giáo  hiện  tại,  hoàn  toàn  trái 

nghịch  lời Phật răn dạy.  Như các pháp  hội giảng kinh, chú tâm bày  vẽ  hoa 

lệ,  chưng  dọn  đạo  tràng  đẹp  đẽ,  choáng  lộn,  không  có  chút  khí  phận  thanh 

tịnh trang nghiêm nào; thậm chí rải hoa, ca xướng v.v... hội trường thiết kế 

giống như sân khấu trình diễn, bày ra những kiểu chẳng tự nhiên, xem không 

giống  ai  cả.  Người  xuất  gia  cầu  ca-sa  mỹ  lệ.  Tác  pháp  như  vậy  khiến  thế 

nhân trong tương lai chẳng còn tôn kính người xuất gia nữa. 

Thứ ba,  “nghe cao nhìn xa, cho là khéo nhã, tự cho là đức độ cao trọng, 

 không ai bằng được, tự đem cái trí tạp  nhạp sánh cùng ánh sáng mặt trời, 

 mặt  trăng” .  Đây  là  nói  về  ngạo  mạn,  tự  mình  ngạo  nghễ,  coi  thường  hết 

thảy, đem thế trí biện thông sánh với trí huệ chân thật của chư Phật, Bồ Tát, 

thậm chí cho rằng chư Phật, Bồ Tát cũng không bằng được mình. Có kẻ còn 

nói  quá đáng: “Kinh điển  đều chẳng  thể  nhờ cậy được”, khác nào chính  họ 

đã  thật  sự  thành  tiên,  thành  Phật  rồi;  bởi  thế  phải  soạn  kinh  mới,  cho  rằng 

kinh  điển  cũ  đều  đáng  bị  đào  thải.  Đây  chẳng  những  làm  cho  pháp  bị  hủy 

diệt, mà còn là đẩy nhanh tốc độ hủy diệt pháp. 

Thứ tư,  “chẳng nhiếp ba sự, chẳng giữ căn môn, xen lộn phụ nữ, nói lời 

 bóng  bẩy,  hay  nói  ve  vuốt  đón  ý  để  lấy  lòng  người,  biến  trong  thành  đục, 

 thân  hạnh  hoang  loạn,  bỏ  phế  chánh  pháp.  Đấy  là  bốn  sự  khiến  pháp  hủy 

 diệt”.  

 “Chẳng nhiếp ba sự”  là chẳng  giữ  gìn ba  nghiệp thân,  ngữ,  ý.  “Chẳng 

 giữ gìn căn môn”  là chẳng giữ gìn sáu căn. Hai câu trên nói gộp lại chính là 

ý   “chẳng  giữ  Giới  Luật” đã  nói  ở  phần  trên,  chẳng  giữ  quy  củ,  thậm  chí 

ngay đến cả lễ pháp thế gian cũng chẳng đoái hoài. 

 “Xen  lộn  phụ  nữ,  nói  lời  bóng  bẩy,  hay  nói  ve  vuốt  đón  ý  để  lấy  lòng 

 người,  biến  trong  thành  đục,  thân  hạnh  hoang  loạn,  bỏ  phế  chánh  pháp” : 

Trong  đoạn  này,  so  ra  câu  chẳng  dễ  hiểu  là  câu   “đa  ngôn  ngẫu  hợp”   (hay 

nói  ve  vuốt đón  ý).  Kinh  này được dịch  vào thời  Nam  Bắc  Triều, cách đời 

Hán không xa lắm. Đương thời, chữ  “ngẫu”  là một thuật ngữ rất phổ thông, 

có  nghĩa  là  “hoa  ngôn  xảo  ngữ  đón  trước  ý  người”,  nghĩa  là  nói  năng  rất 

khéo.  Khéo  nói  ở  đây  chẳng  giống  với  “ái  ngữ”  trong  Tứ  Nhiếp  Pháp  của 

nhà  Phật;  Tứ  Nhiếp  Pháp  lấy  trí  huệ  làm  cơ  sở.  Nói  cách  khác,  người  xuất 

gia chẳng dạy người khác tu hành chánh pháp, trái lại, quyến dụ người hành 

tà đạo, chẳng phải là chuyện tốt lành gì. 

Tóm  lại, đoạn  kinh  này có  nghĩa  là  người  xuất  gia chẳng tuân thủ  Giới 

Luật,  quy  củ;  nhất  là  trong  thời  đại  ngôn  luận  tự do  xuất  bản,  kiến  giải,  tư 

tưởng hỗn loạn hiện thời, càng chẳng thể kiến lập Lục Hòa Kính, Tăng đoàn 

chẳng hòa mục, đánh mất công năng giáo hóa chúng sanh, bình nhật thường 

xen  tạp  với  phụ  nữ  chẳng  chút  kiêng  dè,  nói  năng  chẳng  trung  thực,  chỉ 

chuộng  văn  từ  hoa  lệ,  đón  ý  người  nghe,  chẳng  hoằng  dương  chánh  pháp. 

Ngược  lại  còn  làm  những  sự  việc  hoang  loạn  thân  tâm  như  thế  đó,  trái 

nghịch pháp thanh tịnh, đi vào chỗ hỗn độn, ô trược. Nếu như có bốn sự việc 

đó  thì  Phật  pháp  trong  thế  gian  dù  còn  giữ  được  hình  thức,  đã  chẳng  còn 

thực chất hoặc đã bị biến chất rồi. 

Chánh kinh:  

 Phật cáo tỳ-kheo:  

 - Phục hữu ngũ sự, linh pháp hủy diệt, hà vị vi ngũ?  

 Nhất,  hoặc  hữu  tỳ-kheo,  bổn  dĩ  pháp  cố,  xuất  gia  tu  đạo,  phế  thâm 

 kinh giáo, thập nhị nhân duyên, tam thập thất phẩm, Phương Đẳng thâm 

 diệu huyền hư trí huệ, trí độ vô cực, thiện quyền phương tiện, không, vô 

 tướng nguyện, chí hóa chi tiết.  

 Nhị, phản tập tạp cú thiển mạt tiểu  kinh, thế tục  hạnh cố, vương giả 

 kinh điển  loạn đạo chi nguyên,  háo  giảng thử  nghiệp, dị giải thế sự, thú 

 đắc nhân tâm, linh kỳ hoan hỷ, nhân trí danh văn.  

 Tam, tân văn pháp nhân, thiển giải chi sĩ, ý dụng diệu quyết, thâm đạt 

 chi sĩ, bất dụng vi giai.  

 Tứ, thiên long quỷ thần bất dĩ vi hỷ, tâm hoài ấp thích, khẩu phát tư 

 ngôn: “Đại pháp dục diệt, cố sử kỳ nhiên, xả diệu pháp hóa, phản tuyên 

 tạp cú”. Chư thiên lưu lệ, tốc thệ nhi khứ.  

 Ngũ, do thị chánh pháp sảo sảo kiến xả, vô tinh tu giả.  

 Thị vi ngũ sự, linh pháp hủy diệt.  

 (Phật bảo tỳ-kheo:  

 - Lại có năm sự khiến pháp hủy diệt. Những gì là năm?  

 Một,  hoặc  là  có  tỳ-kheo  vốn  vì  pháp  nên  xuất  gia  tu  đạo,  bỏ  kinh  giáo 

 sâu, Thập Nhị Nhân Duyên, Ba Mươi Bảy Phẩm, trí huệ huyền hư thâm diệu 

 của Phương Đẳng, trí độ vô cực, thiện quyền phương tiện, không, vô tướng 

 nguyện, ngay đến cả lễ tiết giáo hóa.  

 Hai, trái lại tu tập những kinh nhỏ nhoi, nhánh lá, nông cạn, những câu 

 tạp  nhạp,  những  hạnh  thế  tục,  nên  để  kinh  điển  của  hàng  Vương  Giả  làm 

 loạn nguồn đạo, thích giảng những sự nghiệp, những việc đời dễ hiểu đó cốt 

 lấy lòng người khiến họ hoan hỷ, nhân đó có được danh văn.  

 Ba,  người  mới  nghe  pháp,  kẻ  hiểu  biết  kém,  tưởng  đó  là  bí  quyết  mầu 

 nhiệm, bậc thông đạt sâu xa chẳng cho là hay.  

 Bốn,  trời,  rồng,  quỷ  thần  chẳng  coi  đó  là  vui,  trong  lòng  buồn  bực, 

 miệng nói như thế này: “Đại pháp sắp diệt nên đến nỗi như thế, bỏ việc giáo 

 hóa diệu pháp, trái lại tuyên nói những câu tạp nhạp”. Chư thiên đẫm nước 

 mắt, nhanh chóng bỏ đi.  

 Năm, do vậy pháp dần dần thấy bị bỏ phế, không người tinh ròng tu tập.  

 Đó là năm sự khiến pháp hủy diệt)        

Đây là đoạn cuối cùng trong phần Chánh Tông. Phật bảo các tỳ-kheo lại 

có năm sự khiến pháp bị hủy diệt. 

Thứ nhất,  “hoặc là có tỳ-kheo vốn vì pháp nên xuất gia tu đạo, bỏ kinh 

 giáo sâu, Thập Nhị Nhân Duyên, Ba Mươi Bảy Phẩm, trí huệ huyền hư thâm 

 diệu  của  Phương  Đẳng,  trí  độ  vô  cực,  thiện  quyền  phương  tiện,  không,  vô 

 tướng nguyện, ngay đến cả lễ tiết giáo hóa”.  Đoạn  này  ý  nói có  những tỳ-

kheo  phát  tâm  chân  chánh  xuất  gia,  khó  có  vô  cùng,  nhưng  bọn  họ  vứt  bỏ 

những kinh điển sâu rộng chẳng học, chỉ xem những văn tự thô thiển, hoặc 

là  những  cuốn  Phật  Học  Khái  Luận,  Phật  Học  Nhập  Môn…  do  người  hiện 

thời  biên  soạn,  càng  xem  càng  thích  học  văn  Bạch  Thoại,  còn  kinh  điển 

nguyên  văn  xem  chẳng  hiểu  thì  chẳng  chịu  tích  cực  thâm  nhập,  tìm  hiểu. 

Ngược  lại,  đối  với  Thập  Nhị  Nhân  Duyên,  Ba  Mươi  Bảy  Đạo  Phẩm,  kinh 

điển  Phương  Đẳng  v.v…  là  những  pháp  điển  trí  huệ  cao  sâu,  thiện  xảo  tột 

bậc,  thiện  quyền  phương  tiện,  họ  chẳng  thèm  nghiên  cứu  kỹ,  chẳng  phát 

nguyện học tập, để thành người xuất gia thật sự thông đạt Phật pháp. 

Thứ  hai,  “trái  lại  tu  tập  những  kinh  nhỏ  nhoi,  nhánh  ngọn,  nông  cạn, 

 những câu tạp nhạp, những hạnh thế tục, nên để kinh điển của hàng vương 

 giả  làm  loạn  nguồn  đạo,  thích  giảng  những  sự  nghiệp,  những  việc  đời  dễ 

 hiểu đó, cốt lấy lòng người khiến họ hoan hỷ, nhân đó có được danh văn”. 

Câu  này  ý  nói  người  xuất  gia  chẳng  học  kinh  giáo,  hoàn  toàn  dùng  văn 

chương, tạp chí, báo chí  v.v… của  người  hiện  tại  làm tài  liệu  giảng dạy. Ở 

đây,  chữ   “vương  giả”   chẳng  chỉ  nhân  vương  mà  là  chỉ  Ma  Vương.  Ma 

Vương muốn phá hoại Phật pháp, nhân vương dạy người tu Thập Thiện, duy 

trì  xã  hội  an  toàn.  Văn  chương  do  người  hiện  tại  soạn  ra  chính  là  phá  hoại 

Phật pháp, chỉ nhằm mục đích cầu danh văn, lợi dưỡng, chẳng nhằm hoằng 

pháp lợi sanh. Bởi thế, nội dung toàn là bàn nói chuyện thế gian, cốt sao vừa 

lòng người, ve vuốt đại chúng để được yêu thích, không gì chẳng phải là gây 

tạo  nghiệp  nhân  ba  ác  đạo,  sao  sánh  nổi  với  nghĩa  thú  chân  thật  của  kinh 

Phật cho được? 

Thứ ba,  “người  mới  nghe  pháp,  kẻ  hiểu  biết  kém,  tưởng  đó  là  bí  quyết 

 mầu nhiệm, bậc thông đạt sâu xa chẳng cho là hay”.  Có những người theo 

đuổi sự  nghiệp  giáo dục, trình độ  giáo dục hơn  mức cao đẳng,  văn chương 

chủ yếu dùng những câu dễ hiểu, nông cạn, rõ ràng; người hiện thời xem đến 

những  văn  chương  trước  tác  đó  có  thể  lãnh  hội  được  ngay.  Nhưng  những 

ngôn luận, văn tự ấy đều là tác dụng của tâm ý thức, chuyên vận dụng khéo 

léo những chuyện nhân - ngã, thị - phi cốt sao người đọc khoái ý, so với kinh 

Phật khác biệt một trời một vực. Hễ càng đọc nhiều những truyền thuyết văn 

tự  chẳng  chánh  đáng,  càng  thêm  dễ  mê  hoặc,  điên  đảo.  Nếu  đọc  tụng  kinh 

điển Đại Thừa, ắt sẽ hỗ trợ khai ngộ. Tuy vậy, kinh điển thâm áo khó hiểu, 

khi  đọc  thuần  thục  sẽ  tự  nhiên  chứng  nhập  cảnh  giới.  Như  thường  nói: 

 “Kinh  thư  bất  yếm  bách  hồi  độc”   (kinh  sách  chẳng  ngại  đọc  lại  trăm  lần), 

đọc  kinh  có  thể  tu  Tam  Học  Giới  -  Định  -  Huệ,  trừ  khử  chấp  trước,  phân 

biệt,  vọng  tưởng.  Hễ  là  bậc  thông  đạt  đều  hiểu  sâu  sa  đạo  lý  này,  đương 

nhiên đối với những sách tạp nhạp, văn chương thiển cận, họ chẳng xem là 

hay. 

Thứ tư,  “trời, rồng, quỷ thần chẳng coi đó là vui, trong lòng buồn bực, 

 miệng nói như thế này: “Đại pháp sắp diệt nên đến nỗi như thế, bỏ việc giáo 

 hóa diệu pháp, trái lại tuyên nói những câu tạp nhạp”.   Chư thiên đẫm nước 

 mắt,  nhanh  chóng  bỏ  đi”.   Các  vị  trời,  rồng  hộ  pháp  quỷ  thần,  Bồ  Tát 

v.v…đều giống đức Phật Thích Ca Mâu Ni, trông thấy hiện tượng này, đều 

vô cùng đau khổ, ứa nước mắt, chẳng ai không than thở. Tà tri tà kiến nhiễu 

loạn  sự  thanh  tịnh  của  thế  nhân,  nhiễu  loạn  thế  gian,  hủy  diệt  Phật  pháp. 

Thánh  nhân  có  nói:   “Quốc  chi  tương  vong,  tất xuất  yêu  nghiệt”   (nước  nhà 

sắp mất, yêu nghiệt ắt hiện); Phật pháp sắp diệt cũng vậy, tà tri tà kiến, yêu 

ma  quỷ  quái  nhất  định  xuất  hiện  nhiễu  loạn  thế  gian,  hủy  diệt  Phật  pháp. 

Nếu  chúng  ta  là  những  kẻ  hộ  pháp  nơi  cửa  Phật,  chẳng  thể  đại  lực  hộ  trì 

hoằng  dương  chánh  pháp;  trái  lại  vứt  bỏ  sự  nghiệp  hoằng  pháp  giáo  hóa 

chúng  sanh,  tán  đồng  những  ngôn  luận,  tạp  chí  thô  thiển  ấy,  khiến  chánh 

pháp diệt vong nhanh hơn, khiến cho thiên long hộ pháp đều đẫm nước mắt 

rời bỏ chúng ta. 

Thứ năm,  “do vậy pháp dần dần thấy bị bỏ phế, không người tinh ròng 

 tu tập”.  Do chúng ta chẳng biết thị - phi, thiện - ác, tà - chánh, điên đảo lầm 

loạn đến  nỗi  những  hiện  tượng ấy dần dần khuếch tán toàn  thế  giới, do sai 

lâu ngày chất chứa, đại chúng coi đó là đúng, cũng không cách nào nhận biết 

Phật pháp chân chánh, rất khó kiếm được người thật sự tinh ròng tu tập. 

Đoạn  kinh  văn  tiếp  theo  đây  vô  cùng  trọng  yếu,  phần  trên  là  Phật  dạy 

chúng ta nhận thức hoàn cảnh, phần dưới Phật dạy các tỳ-kheo nên tu hành 

như thế  nào  mới chẳng đến  nỗi phạm  lỗi  khiến chúng sanh bị  lầm  lạc. Nếu 

chúng  ta  có  thể  nghe  theo  lời  Phật  dạy  dỗ,  thật  sự  sửa  đổi  những  lỗi  lầm 

trước  kia,  thì  cũng  có  thể  gọi  là   “tu trì”.   Biết  lỗi  liền  sửa  là  một  biểu  hiện 

của  trí  huệ  trong  nhà  Phật.  Giờ  đây  chúng  ta  hãy  nghe  những  lời  Phật  răn 

dạy, đó cũng là lời tổng kết cho phần Chánh Tông. 

Chánh kinh: 

 Phật cáo tỳ-kheo:  

 - Ngô diệt độ hậu, hữu thử tà sự thập ngũ chi loại, linh pháp hủy diệt, 

 nhất hà thống tai.  

 (Phật bảo tỳ-kheo:  

 - Sau  khi  ta  diệt  độ,  có  mười  lăm  loại tà  sự  như  thế  khiến  pháp  bị  hủy 

 diệt, đáng đau buồn thay!)   

Phần  trên,  Phật  nói  một  pháp,  hai  pháp,  ba  pháp,  bốn  pháp,  năm  pháp, 

tổng  cộng  đã  nêu  lên  mười  lăm  tà  sự  tỳ-kheo  sẽ  mắc  phải  trong  thời  Mạt 

Pháp, đó cũng là những hiện tượng trong đời loạn. Thế nhưng, thật ra những 

sự việc chẳng đúng  pháp rất  nhiều, chẳng  thể kể  trọn,  há  nào chỉ có  những 

sự như vừa mới nói ư! Trong tương lai, những tà pháp đó một khi xuất hiện 

trong  thế  gian  này  nhất  định  sẽ  dẫn  Phật  pháp  đi  vào  con  đường  hủy  diệt. 

Bởi  thế,  Phật  nói  đến  đây,  đau  lòng  vô  cùng,  bèn  cảm  thán.  Giờ  đây,  đức 

Phật lại nói tiếp:   

Chánh kinh:  

 Nhược  hữu  tỳ-kheo  dục  đế  học  đạo,  khí  quyên  ỷ  sức,  bất  cầu  danh 

 văn, chất phác thủ chân, tuyên truyền chánh pháp.  

 (Nếu  có  tỳ-kheo  chân  thật  muốn  học  đạo,  hãy  vứt  bỏ  những  thứ  trang 

 sức choáng lộn, chẳng cầu danh văn, chất phác, giữ lòng chân thành, tuyên 

 truyền chánh pháp)   

 “Đế”   nghĩa  là  chân  thật.  Ở  đây  đức  Phật  răn  dạy  chúng  ta:  Nếu  các  vị 

muốn đạt được thành tựu trên con đường tu học Phật đạo, thì phải chú ý mấy 

nguyên tắc sau đây:  

Thứ  nhất,  “hãy  vứt  bỏ  những  thứ  trang  sức  choáng  lộn”   (khí  quyên  ỷ 

sức).  Ỷ  nghĩa  là  mỹ  lệ,  Sức  là  trang  sức.  Phật  khuyến  cáo  các  tỳ-kheo  hãy 

nên từ bỏ hưởng thụ vật chất. Bởi lẽ, người hiện tại tìm tòi hoa lệ, sanh hoạt 

xa xỉ, chẳng hạn như đạo tràng phải xây dựng sao cho giàu có, hoa lệ, đường 

bệ,  y  phục  màu  sắc  phải  diêm  dúa,  choáng  lộn,  lúc  giảng  kinh  thuyết  pháp 

cũng phải có lễ đài, trên lễ đài bày biện rực rỡ, diêm dúa như sân khấu. Đấy 

đều là những điều trái nghịch đạo giác, chẳng phải là điều người tu hành nên 

có. 

Thứ hai,  “chẳng cầu danh văn” : Chữ  “danh văn”  bao gồm ngũ dục lục 

trần, thất tình  ngũ dục,  là căn  nguyên chướng đạo, người  tu đạo  phải từ bỏ 

cho thiệt sạch, chớ để nhiễm trước thì đạo tâm mới khỏi bị hao mòn. 

Thứ ba,  “chất phác, giữ lòng chân thành” : Đây chính là thái độ cần phải 

có. Phần trên đã có nói đến đạo lý  “chúng ta tu hành chuộng thực chất chứ 

 không  chuộng  hình  thức”.  “Chất  phác”   nghĩa  là  đơn  giản,  thô  phác.  “Thủ 

 chân”   là chân  tâm thành  ý,  nghĩa  là  người  học  Phật chúng ta từ cuộc sống 

cho đến đạo tràng càng giản dị, đơn sơ càng hay, chớ thực hành kiểu Phật sự 

chạy  theo  thói  đời,  phải  chân  thật  niệm  Phật  tu  tập,  giữ  gìn  cái  tâm  thanh 

tịnh, chẳng cần phải tiếp xúc với thế sự phiền não. Có một câu nói rất hay: 

 “Tri sự đa thời thị phi đa”  (càng biết nhiều việc, thị phi càng nhiều), những 

việc  chẳng  liên  quan  đến  mình  càng  ít  tiếp  xúc,  học  Phật  càng  đơn  thuần 

càng hay. Có tu học như vậy mới là tinh thần  “chất phác, thủ chân” , mới là 

thái độ tu hành cần nên có. 

Thứ  tư,  “tuyên  truyền  chánh  pháp” :  Các  tỳ-kheo  giảng  kinh  giới  thiệu 

Phật  pháp  cho  đại  chúng,  nhất  định  phải  căn  cứ  vào  kinh  điển,  kinh  Phật 

thuần chánh.  “Chánh kinh”  còn gọi là Chánh Pháp. Nói ở mức cao hơn, cái 

gọi  là   “tuyên  dương  chánh  kinh”   cần  phải  dựa  vào  yếu  tốt  thời  gian,  địa 

phương  mà quyết định. Chẳng  hạn  như tại chùa Đại  Giác ở Cựu  Kim  Sơn, 

chỉ có thời gian chừng hai giờ, vì vậy, tôi chọn trong Đại Tạng Kinh bộ Phật 

Thuyết Thanh Tịnh Tâm Kinh. Lại có lần, có thời gian chừng sáu tiếng đồng 

hồ, tôi chọn bộ kinh này cũng là một bộ kinh nhỏ. Một phương thức khác là 

chọn  lấy  một  phẩm  của  Đại  Kinh,  hoặc  trích  lấy  một  đoạn,  hoặc  chỉ  chọn 

mấy câu kinh, xem thời gian mà định. Đương nhiên những kinh điển ấy đều 

phải có quan hệ mật thiết đối với những vấn đề sanh hoạt, tu trì và tu dưỡng 

thường nhật của chúng ta. 

Chánh kinh:  

 Phật  chi  nhã  điển,  thâm  pháp  chi  hóa,  bất  dụng  đa  ngôn,  án  bổn 

 thuyết kinh, bất xả chánh cú, hy ngôn lũ trúng, bất thất Phật ý.  

 (Giảng  giải  kinh  điển  hay  đẹp  và  giáo  pháp  sâu  xa  của  Phật,  chớ  có 

 nhiều  lời,  căn  cứ  theo  những  gì  kinh  nói,  đừng  bỏ  chánh  cú,  lời  ít  trúng 

 nhiều, chẳng mất ý Phật)  

Trong  đoạn  khai  thị  này,  đức  Phật  dạy  chúng  ta  lúc  tuyên  dương  Phật 

pháp,  cần  phải  có  thái  độ  như  thế  nào.  Kinh  Kim  Cang  nói:   “Phật  là  bậc 

 Chân Ngữ, là bậc Thật Ngữ, là bậc Như Ngữ, là bậc Bất Cuống Ngữ, là bậc 

 Bất Dị Ngữ” . Phật dạy chúng ta lúc vì người khác giảng giải những Phật lý 

sâu  nhiệm,  “chớ  có  nhiều  lời,  căn  cứ  vào  những  gì  kinh  nói” :  chẳng  cần 

thêm nhành, thêm lá, cứ chân thật dựa vào những gì kinh điển đã nói là tốt 

rồi,  tự  nhiên  chẳng  bị  lầm  lạc.  Sợ  nhất  là  tự  mình  tùy  tiện  phát  huy  nghĩa 

luận, lầm lạc trăm bề. Đặc biệt là đối với kẻ sơ học, chọn lựa kinh điển, tối 

trọng yếu là phải chú ý đến trình độ hiểu biết của mình. Nếu chính mình đọc 

chẳng hiểu kinh điển, ra ngoài giảng giải cho người khác rất dễ mắc sai lầm. 

Đồng thời, giảng kinh cần phải  “khế lý, khế cơ” . Thật sự hiểu rõ nghĩa kinh 

gọi là  “khế lý” , thuận theo nhu cầu của chúng sanh mà giảng thì gọi là  “khế 

 cơ”  thì mới hòng làm cho chúng sanh đạt được lợi ích chân thật. 

Bởi vậy nói: Khi chúng tôi chọn ra bản kinh nào, bất luận là một bộ hay 

một đoạn kinh văn, chỉ toàn là căn cứ theo ý Phật mà nói, thật sự bổn phận 

của chúng tôi chỉ  là  nói sao cho kinh điển ấy trở thành  hoạt bát sinh  động, 

thêm vào công phu tu học của chính  mình và những thể nghiệm trong sanh 

hoạt thường nhật, khiến cho chúng sanh thật sự hiểu rõ tinh thần Phật pháp. 

Nói  cách  khác,  tự  mình  làm  vậy  thì  mới  đạt  được  lợi  ích  chân  thật  nơi  lời 

dạy  dỗ  của  Phật  Đà,  đem  những  điều  mình  tâm  đắc,  quá  trình  nghiên  cứu 

thưa trình chi tiết cùng đại chúng thì mới kể là viên mãn. 

 “Đừng  bỏ  chánh  cú,  lời  ít  trúng  nhiều,  chẳng  mất  ý  Phật” :  Câu  này  ý 

nói người tu hành có thành tựu, chẳng những y chiếu bổn ý của kinh Phật để 

giảng  giải,  mà  còn  có  thể  đoán  nhận  căn  cơ  của  thính chúng,  nói  ra  những 

điều  tâm  Phật  muốn  nói  nhưng  chưa  nói,  khiến  cho  chúng  sanh  hiểu  rõ  ý 

Phật, đây chẳng phải là điều đơn giản chi! Chẳng hạn như cuốn Di Đà Kinh 

Yếu  Giải  của  đại  sư  Ngẫu  Ích  đời  Thanh  là  một  thuyết  minh  cụ  thể  cho 

 “đừng  bỏ  chánh  cú,  lời  ít  trúng  nhiều,  chẳng  mất  ý  Phật” .  Trong  cuốn  Di 

Đà Kinh Yếu Giải, đại sư Ngẫu Ích giải thích chữ  “phát Bồ Đề tâm”  tự xưa 

đến  nay  chưa  có  ai  có  thể  xiển  phát  hay  hơn  được  nữa.  Hết  thảy  kinh  luận 

chú  giải  câu   “phát  Bồ  Đề  tâm”   đều  khác  với  cách  thuyết  pháp  của  đại  sư 

Ngẫu Ích. Những bản chú giải của cổ đức chưa có ai xem hiểu được ý nghĩa, 

nhưng  đến  khi  đại  sư  Ngẫu  Ích  vừa  chú  giải  câu  này,  ai  nấy  đều  đột  nhiên 

đại ngộ. Ngài nói:  “Nếu tâm có thể phát nguyện cầu sanh Tây Phương Tịnh 

 Độ, đó chính là tâm Vô Thượng Bồ Đề”.  Đại sư còn nói:  “Thích Ca Mâu Ni 

 Phật  do  niệm  A  Di  Đà  Phật  mà  thành  Phật” ,  thật  là  những  câu  trước  đây 

chưa từng có. Nếu chúng ta suy tưởng kỹ càng, không sai một chút nào, viên 

diệu vô cùng. 

Lại còn có những vị cao tăng đời Đường, vì chúng ta nói những lời “hy 

ngôn”  (lời  hiếm  có)  như  nói  kinh  Vô  Lượng  Thọ  là  chân  thật  nhất  trong 

những  sự  chân  thật,  viên  mãn  nhất  trong  các  viên  mãn,  đốn  nhất  trong  các 

pháp đốn, hoặc nói Hoa Nghiêm, Pháp Hoa dẫn đường cho kinh Vô Lượng 

Thọ, kinh Hoa Nghiêm, Pháp Hoa là Tự Phần, kinh Vô Lượng Thọ là Chánh 

Tông  Phần,  đều  là  những  lời  khuyến  dụ  khéo  léo,  nhưng  chẳng  sai  chân 

nghĩa của  Phật. Đại sư  Liên  Trì đời Minh  từng  nói  kinh  Vô  Lượng  Thọ  và 

kinh  A Di Đà cùng  là  một bộ kinh, Ngài  gọi  là Đại Bổn  và Tiểu Bổn, kinh 

Vô  Lượng  Thọ  tức  là  kinh  A  Di  Đà  Đại  Bổn,  kinh  A  Di  Đà  là  kinh  Vô 

Lượng Thọ Tiểu Bổn; chỉ là kinh văn dài ngắn sai khác, chứ nội dung hoàn 

toàn chẳng sai biệt. Cư sĩ Bành Tế Thanh triều Thanh cũng nói ra hy ngôn, 

ông nói:  “Vô Lượng Thọ kinh là Trung Bổn  Hoa Nghiêm (kinh Hoa Nghiêm 

bản tám mươi cuốn là Đại Bổn Hoa Nghiêm, kinh A Di Đà là Tiểu Bổn Hoa 

Nghiêm),  bởi lẽ, cuối kinh Hoa Nghiêm là mười đại nguyện vương dẫn quay 

 về Cực Lạc thì mới kể là viên mãn”.  Ba bộ kinh hoàn toàn tương đồng.  “Hy 

 ngôn  lũ  trúng”   (lời  hiếm  có  trúng  nhiều)  là  vì  người  chân  chánh  tu  học 

thường phát hiện những ý nghĩa chân thật, tức là tứ đẳng, tứ đồng: tâm đồng 

tâm  Phật,  nguyện  đồng  Phật  nguyện,  hạnh  đồng  Phật  hạnh,  giải  đồng  Phật 

giải. Nói đơn  giản  là thân,  ngữ,  ý  giống  với Phật. Đấy  là  những danh  ngôn 

hay nhất của cổ đức. 

Tiếp  theo  đây  là  mấy  câu  Phật  dạy  chúng  ta  những  điều  cần  phải  tuân 

thủ trên phương diện sanh hoạt. 

Chánh kinh:  

 Thô y thú thực, đắc mỹ bất cam, đắc thô bất ố, y thực hảo xú, tùy thí 

 giả ý, bất dĩ sân hỷ.  

 (Áo thô, cơm dở, được tốt chẳng mừng, được xấu chẳng ghét, cơm áo tốt 

 xấu tùy lòng người thí, chẳng vì đó mà mừng hay giận)  



Phật bảo các tỳ-kheo: Y phục chỉ cần giữ ấm, che thân là được rồi, chẳng 

cần phải hoa lệ, hợp thời trang; ăn uống chỉ cần no bụng, trà thô cơm nhạt, 

chẳng  phải  tìm  tòi  vị  ngon.  Đồ  ăn  đi  xin  mỗi  ngày  đều  chẳng  giống  nhau, 

nếu xin được cơm, thức ăn rất ngon, chẳng sanh tâm hoan hỷ; gặp thứ chẳng 

hợp bụng,  miệng, cũng đừng khởi  phiền  não. Tất cả hết thảy  vật chất được 

cúng dường phải tùy theo tâm ý người bố thí, tùy duyên, không phan duyên, 

đừng  phân  biệt  tốt  xấu,  tu  tâm  thanh  tịnh  trong  hoàn  cảnh  ấy.  Quán  sát  kỹ 

những  tỳ-kheo  trong  thời  hiện  đại  thường  được  hàng  cư  sĩ  tại  gia  cúng 

dường trọng hậu vượt quá số lượng tỳ-kheo cần dùng, thường dễ khiến cho 

người xuất gia khởi tâm thoái đọa, chẳng nỗ lực dụng công. 

Hiện  tại,  người  ngoại  quốc  khảo  sát  nhận  thấy  người  sống  ở  Đại  Lục 

Trung  Quốc  khỏe  mạnh,  trường  thọ  đứng  đầu  thế  giới.  Họ  nghiên  cứu 

nguyên  nhân,  sau  khi  so  sánh,  nhận  thấy  về  phương  diện  ẩm  thực,  những 

người  đó  chẳng  quan  tâm  lắm  đến  vấn  đề  dinh  dưỡng,  vệ  sinh  cũng  chẳng 

màng, sanh sống thanh đạm, thế mà mạnh khỏe, sống lâu. Còn người có tiền 

ở Đài Loan, khảo cứu vệ sinh này nọ, ngày ngày tìm tòi những món ngon lạ, 

mỗi bữa chẳng giống nhau, ruột, bao tử phải làm việc quá tải, kết quả sanh 

ra  những  chứng  bệnh  kỳ  quái.  Hãy  xem  trâu,  dê  ăn  cỏ  xanh,  thế  mà  chúng 

vừa  mập  vừa  khỏe.  Người  ngoại  quốc  ăn  uống  cũng  rất  đơn  giản.  Đủ  thấy 

thức ăn tốt nhất cho sức khỏe là thức ăn đơn giản. Tục ngữ có câu:  

 Thanh thái, đậu hủ trường thọ bách tuế,  

 Kê, áp, ngư, nhục bách bệnh họa nhân. 

(Rau xanh, đậu phụ sống thọ trăm năm, 

Gà, vịt, thịt, cá cội nguồn trăm bệnh)  

Chánh kinh:  

 Nhiếp thân khẩu ý, thủ chư căn môn, bất vi Phật giáo.   

 (Thâu tóm thân miệng ý, giữ các căn môn, chẳng trái lời Phật dạy)   

Mấy câu này và yếu lãnh tu học  “nhiếp trọn sáu căn, tịnh niệm tiếp nối” 

trong  chương  Đại  Thế  Chí  Bồ  Tát  Niệm  Phật  Viên  Thông  của  kinh  Lăng 

Nghiêm ý nghĩa tương đồng, tức là giữ gìn chẳng cho ba nghiệp thân, khẩu, 

ý  tạo  tác.  “Chư  căn  môn”   chỉ  sáu  căn:  mắt,  tai,  mũi,  lưỡi,  thân  và  ý.  Thâu 

nhiếp  sáu  căn,  chẳng  rong  ruổi  theo  sáu  trần,  một  dạ  hướng  về  Phật,  niệm 

niệm  là  Phật,  niệm  đến  mức  "phản  văn  tự  tánh"  (xoay  trở  lại  nghe  nơi  tự 

tánh), nghịch trần hiệp giác, đạt được Nhất Tâm, chẳng trái nghịch đạo giác 

ngộ. Trái lại, nếu chẳng giữ được sáu căn, tạo tác ác nghiệp nơi thân, khẩu, 

ý, chẳng biết giác ngộ hồi đầu, chẳng những tham Thiền chẳng thể đắc lực, 

học  Giáo  chẳng  thể  đại  khai  viên  giải,  niệm  Phật  cũng  chẳng  thể  đạt  Nhất 

Tâm. 

Đoạn  kinh  này  ý  nói  những  lời  răn  dạy,  giáo  hóa  của  đức  Phật,  ta  nhất 

định  phải  tuân  thủ,  nhất  định  chẳng  được  trái  nghịch.  Nhưng  nếu  dựa  trên 

mấu chốt của  những điều răn dạy,  giáo  huấn ấy  là  “nhiếp thân khẩu ý, giữ 

 các căn môn”  mà tu tập thì sẽ tự nhiên y giáo phụng hành, chẳng trái nghịch 

lời Phật dạy. 



Chánh kinh:  

 Niệm mạng thậm cự, hoảng hốt dĩ quá, như mộng sở kiến, giác bất tri 

 xứ, tam đồ chi nạn, bất khả xưng kế, cẩn tu Phật pháp, do cứu đầu nhiên.   

 (Nghĩ mạng rất giống bó đuốc, lờ mờ thoáng qua giống như trong mộng 

 thấy, tỉnh giấc chẳng biết về đâu, cái nạn tam đồ chẳng thể tính kể, siêng tu 

 Phật pháp giống như cứu đầu cháy)   

Đoạn này là lời Phật cảnh tỉnh chúng ta:  

 “Niệm  mạng  thậm  cự” ,  Cự  là  cây  đuốc,  tỷ  dụ  thời  gian  bó  đuốc  thắp 

sáng  rất  ngắn,  sanh  mạng  chúng  ta  cũng  ngắn  ngủi,  tạm  bợ  như  bó  đuốc, 

cháy  hết  rất  nhanh.  “Lờ  mờ  thoáng  qua,  giống  như  trong  mộng  thấy,  tỉnh 

 giấc chẳng biết về đâu” : Chữ  “giác”  có nghĩa là tỉnh giấc mộng. Đoạn kinh 

văn này tỷ dụ đời người rất ngắn ngủi, tạm bợ, giống hệt một giấc mộng, lờ 

mờ, loáng thoáng vụt qua mất, đến lúc tỉnh mộng, nghĩ lại những cảnh trong 

mộng chẳng biết là ở đâu cả! 

 “Cái nạn tam đồ chẳng thể tính kể” : Tam Đồ là ba ác đạo địa ngục, ngạ 

quỷ,  súc  sanh.  “Xưng”  là  nói  kể,  “Kế”   là  tính  toán,  đo  lường.  Phật  dạy 

 “thân người khó được” ,  mất thân  người dễ dàng,  nhưng đọa  lạc tam đồ  lại 

càng  dễ  dàng  hơn.  Tam  đồ  khổ  nạn  vô  số,  không  cách  gì  tính  lường  được, 

cũng  chẳng  thể  nói  rõ  ràng  được.  Theo  như  kinh  nói,  một  ngày  trong  quỷ 

đạo bằng  một tháng trong  nhân  gian. Chúng ta  mồng Một,  ngày Rằm cúng 

bái quỷ thần cũng giống như mời họ ăn bữa trưa, bữa chiều. Một năm trong 

nhân gian chỉ là mười hai ngày trong quỷ đạo, bởi thế tuổi thọ của họ ít nhất 

cũng là ngàn năm, ngàn ngàn năm. Địa ngục càng khổ hơn, một ngày trong 

địa  ngục  dài  hơn  hai  ngàn  bảy  trăm  năm  của  nhân  gian.  Trung  Quốc  được 

gọi là nước cổ có nền văn minh năm ngàn năm, chưa đến hai ngày trong địa 

ngục!  Tính toán  như thế, tính  ra thọ  mạng trong địa  ngục phải  là  vạn  năm, 

vạn vạn năm, thật rất đáng sợ! Tạo tội nghiệp ba ác đạo, vào đó thì dễ, thoát 

ra thì khó, chẳng thể không dè chừng. Bởi thế, tiếp theo đó, Phật nói:  “Siêng 

 tu  Phật  pháp  giống  như  cứu  đầu  cháy” .  Chữ   “đầu cháy”   chỉ  nỗi  khổ  phải 

chịu trong tam ác đạo khác nào lửa cháy đầu tóc. Nếu như nhận biết tam đồ 

đáng sợ, ắt sẽ mau chóng siêng tu  học Phật pháp, khác nào  gấp rút dập  lửa 

đang cháy ngay trên đầu tóc. 

Chánh kinh:  

 Ngũ Giới, Thập Thiện, Lục Độ vô cực, Tứ Đẳng Tứ Ân, trí huệ thiện 

 quyền,  hàm  khả  tinh  hành,  tuy  bất  trị  Phật  thế,  xuất  gia  vi  đạo,  học  bất 

 đường quyên, bình kỳ bổn tâm, mẫn niệm nhất thiết, thập phương mông 

 ân, Phật thuyết như thị.  

 (Ngũ  Giới,  Thập  Thiện,  Lục  Độ  tột bậc,  Tứ  Đẳng,  Tứ  Ân,  trí  huệ  thiện 

 quyền đều có thể chuyên ròng tu tập, tuy Phật chẳng ở đời, xuất gia tu đạo, 

 chẳng  uổng  phí  cái  học,  bình  cái  tâm  mình,  nghĩ  thương  hết  thảy,  mười 

 phương nhờ ơn, Phật nói như thế)   

 “Ngũ Giới Thập Thiện”  là cơ sở căn bản của việc học Phật. 

 “Lục Độ vô cực”: Lục Độ là đại hạnh của Bồ Tát Đại Thừa gồm Bố Thí, 

Trì Giới, Nhẫn Nhục, Tinh Tấn, Thiền Định, Bát Nhã. Bố Thí nói đơn giản 

là buông xuống, Trì Giới là giữ pháp, Nhẫn Nhục là tâm nhẫn nại, Tinh Tấn 

là  nỗ  lực, Thiền Định  là tâm thanh tịnh, tâm thanh tịnh  khởi tác dụng  là trí 

huệ  Bát Nhã. Nếu  Bồ Tát tu  đến khi trí  huệ Bát Nhã  hiện tiền sẽ  hành  Lục 

Độ viên mãn vô lượng, nên gọi là  “Lục Độ vô cực”.  

 “Tứ Đẳng, Tứ Ân”: Tứ Đẳng xuất pháp từ kinh Lăng Nghiêm. 

1) Danh tự tương đẳng:  

Danh hiệu của chư Phật tương đồng, bình đẳng, danh hiệu kiến lập từ trí 

huệ đức năng của Phật. Chẳng hạn như Thích Ca Mâu Ni Phật nghĩa là Năng 

Nhân  Tịch  Mặc,  chỉ  Phật  tu  hành  thành  tựu  trong  thế  giới  Sa  Bà  Kham 

Nhẫn, cho nên có danh hiệu ấy. A Di Đà Phật nghĩa là Vô Lượng Quang, Vô 

Lượng  Thọ,  là do  nguyện  lực thành  tựu.  Danh  hiệu  tuy bất đồng,  nhưng trí 

huệ đức năng của hết thảy chư Phật tương đồng, căn cứ vào nhân duyên của 

chúng sanh  mà định,  người  tu  hành chẳng được  khởi  phân biệt, chấp  trước 

vào đó, hoặc là có tư tưởng môn hộ. 

2) Ngữ đẳng:  

Ý nói ngôn ngữ của hết thảy chư Phật tương đồng, chẳng có sai biệt. 

3) Thân đẳng:  

Ý  nói  Pháp  Thân  của  chư  Phật  hoàn  toàn  tương  đồng,  cùng  có  đủ  ba 

mươi hai tướng tốt, tám mươi tùy hình hảo. 

4) Pháp đẳng:  

Hết  thảy  pháp  của  chư  Phật  nói  ra  đều  tương  đồng,  bình  đẳng.  Nay 

chúng ta y chiếu lời một đức Phật dạy, cũng giống như y chiếu hết thảy chư 

Phật giáo hóa, không hai, không khác. Niệm A Di Đà Phật có thể thành tựu, 

niệm Quán Âm Bồ Tát cũng có thể thành tựu, niệm Dược Sư Như Lai cũng 

có  thể  thành  tựu,  hoặc  là  niệm  Địa  Tạng  Bồ  Tát  cũng  có  thể  thành  tựu; 

nhưng  cần  phải  có  nguyên  tắc:  phải  học  triệt  để  một  pháp  môn,  suốt  đời 

chẳng biến cải, nhất định sẽ thành tựu. Như hiện tại chúng ta một bề chuyên 

niệm  A  Di  Đà  Phật,  hồi  hướng  phát  nguyện  cầu  sanh  Tây  Phương,  tu  đến 

mức tâm địa thanh tịnh, khi lâm chung nhất định Phật, Bồ Tát đến tiếp dẫn. 

 “Tứ Ân”  là ân cha mẹ, ân Phật, ân quốc gia, ân chúng sanh. 

 “Trí  huệ  thiện  quyền  đều  có  thể  chuyên  ròng  tu  tập,  tuy  Phật  chẳng  ở 

 đời,  xuất  gia  tu  đạo,  chẳng  uổng  phí  cái  học,  bình  cái  tâm  mình,  nghĩ 

 thương hết thảy, mười phương nhờ ơn, Phật nói như thế”: Phật khuyên răn 

chúng ta, tu hành phải lấy lý trí làm cơ sở, đừng xử sự theo cảm tình. Theo 

nguyên tắc  này thì chính  mình  mới đến  nỗi chẳng bị chướng  ngại, tiếp  xúc 

đại chúng cũng chẳng chướng ngại người khác. Tiến hơn lên là tự hành, độ 

người, lại càng tinh tấn tu hành. Dẫu hiện tại Phật không hiện hữu trong thế 

gian, nhưng mình đã xuất gia tu đạo, thì phải tuân thủ những điều Phật dạy 

răn,  hệt  như  Phật  còn  tại  thế  chẳng  khác,  y  giáo  phụng  hành,  những  giáo 

pháp đã học nhất định chẳng bị lãng phí, nhất quyết thành tựu. 

 “Bình cái tâm mình”  tức là tâm địa thường giữ thanh tịnh, bình đẳng, từ 

bi đãi người, chính là như thường nói:  “Tâm bình thường là đạo”,  bình tâm 

tu đạo, công ắt tự nhiên thành, chẳng những tự mình được lợi, mười phương 

chúng sanh cũng  học theo  gương ấy, cũng được  nhờ ân  huệ, đạt được điều 

tốt.  Dẫu  chẳng  có  ý  tưởng  hoằng  hóa,  Phật  pháp  chân  thật  đã  tự  hoằng 

dương đến mười phương. 

Tự Phần, Chánh Tông Phần của kinh văn đến đây là hết. Trên đây đều là 

những điều do chính miệng Phật nói ra. Câu cuối cùng là do ngài A Nan nói 

khi kết tập kinh điển. 

Chánh kinh:  

 Chư tỳ-kheo bi hỷ, tiền tự quy Phật, tác lễ nhi khứ.  

 (Các tỳ-kheo vừa buồn vừa mừng, đến trước Phật, quy y, làm lễ mà đi)  



Câu sau cùng của kinh  này  là phần  Lưu  Thông. Do kinh  này được dịch 

vào  giai  đoạn  sơ  khởi,  cho  nên  phần  Lưu  Thông  giống  với  Tự  Phần,  câu 

ngắn  gọn,  đơn  giản.  Những  kinh  dịch  trong  giai  đoạn  sau  (từ  thời  Tùy, 

Đường trở đi), công tác dịch kinh so ra hoàn bị hơn, văn tự dài, câu văn cũng 

rõ ràng hơn. 

Đoạn Lưu Thông này tuy giản khiết, nhưng ý nghĩa vẫn viên mãn, nói rõ 

ràng:  đại  chúng  khi  ấy  nghe  những  lời  Phật  nói  xong,  vừa  bi  vừa  hỷ.  Bi  là 

buồn thương cho  những tướng suy sụp thời Mạt, cảm thấy đau buồn thống 

khổ, Hỷ là mừng mình may mắn được gặp Thế Tôn, được nghe chánh pháp. 

Ngay đó, mọi người đến trước đức Phật, thỉnh cầu thọ trì Tam Quy, làm lễ, 

lui ra. 

Chúng  ta  đọc  đến  bộ  kinh  này,  tuy  chẳng  gặp  Phật  nơi  đời,  nhưng  tâm 

tình vẫn tương đồng với đại chúng trong hội, chúng ta cũng có thể đến trước 

Phật, quy y Tự Tánh Tam Bảo, y giáo phụng hành, chẳng cô phụ những lời 

giáo hối của đức Phật. 

Phật Thuyết Đương Lai Biến Kinh Giảng Ký hết 

(hoàn tất ngày 11 tháng 09 năm 2004) 



HẾT 



1 . Bộ kinh này là kinh số 395, Đại Chánh Tân Tu Đại Tạng Kinh cuốn 12, 

thuộc bộ Niết Bàn, do ngài Trúc Pháp Hộ, người xứ Nhục Chi dịch vào thời 

Tây Tấn. 

2 . Các vị tỳ-kheo thường theo hầu đức Phật nên gọi là “thường tùy chúng”. 



cover_image.jpg
Phat-Thuyet-
Duong-Lai-Bien-
Kinh-HT-Tinh-
Khong-Giang-





index-1_1.jpg





